ecrofratria: utopia
de comunidad
doliente para una
epoca de
cadaveres

Necrofraternity: A Utopia of Mourning
Community for an Epoch of Cadavers

Arturo Aguirre Moreno *

Recibido: 04/05/2025 e Aprobado: 22/09/2025

* Doctor en Filosofia por la Universidad Nacional Auténoma de México. Profesor - investigador. Integrante
del sistema Nacional de Investigadores, Nivel Il._https:/orcid.org/0000-0002-6182-1422

4 Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025


https://orcid.org/0000-0002-6182-1422
https://orcid.org/0000-0002-6182-1422

Revista Ciencias y Humanidades , Vol. XIX, No. 2, P- 429
DOIL: heeps://doi.org/10.61497/4n5erd59

Resumen

Esta colaboracion propone el concepto de
necrofratria como categoria filosofico forense
la  violencia

para anaiizar extrema y 121

proliferacion masiva de cadaveres en la
contemporaneidad. Su objetivo central es
examinar criticamente los vinculos
comunitarios entre vivos y muertos desde una
perspectiva necrohumanista, la cual enfatiza la
agencia de los cadaveres ultrajados como
(flactores activos en la  transformacion
socioespacial. La metodologia empleada es
teorica, con enfoque critico, basada en analisis
interdisciplinarios que integran filosofia, teoria
social y estudios sobre violencia. Los resultados
destacan que los cadaveres, a contrapelo de la
tradicion, no son restos inertes, mas bien
intervienen decisivamente en la configuracion
afectiva y material del mundo Cornpartido.
Como conclusion, se plantea que la necrofratria
redefine la nocion tradicional de fraternidad al
incluir a los muertos dentro de una comunidad
doliente, lo cual posibilita imaginar nuevas
formas de justicia, responsabilidad colectiva y
memoria critica ante escenarios marcados por la
violencia extrema, desaparicion forzada y

despojo radical.

Palabras clave
Cadaveres, Duelo colectivo, Filosofia forense

Abstract

This article proposes the concept of

necrofraternity as  a  philosophical-forensic
category for analyzing extreme violence and the
mass proliferation of cadavers in contemporary
times. Its central aim is to critically examine the
communal bonds between the 1iVing and the
dead from a necrohumanist perspective, one
that emphasizes the agency of desecrated
cadavers as active (factors in socio-spatial
transformation. The methodology is theoretical
and critical, grounded in interdisciplinary
analysis that brings together philosophy, social
theory, violence and death studies. The findings
underscore that cadavers, against the grain of
tradition, are not inert remnants; rather, they
intervene decisively in shaping the affective and
material configurations of the shared world. In
conclusion, it is argued that necrofraternity
redefines the traditional notion of fracernity by

afflicted

community, thereby opening possibilities for

including the dead within an
imagining new forms of justice, collective
responsibility, and critical memory in contexts

marked by

disappearance, and radical dispossession.

extreme  violence, enforced

Keywords

Cadavers,  Collective  mourning,  Forensic

philosophy

Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025 5



o /
Introduccion

Los cadaveres ultrajados y los cuerpos heridos
manifiestan el umbral al que ha sido conducida
nuestra  experiencia  contemporanea:  la
encarnacion precaria y volatil de las poHticas
estatales. Dicho limite no corresponde a otra
cosa que, al propio presente del siglo XXI, en el
cual, en lugar de consolidarse las promesas de
seguridad o de una convivencia armonica, se
configura un horizonte atravesado por la
violencia y la descomposicion  social,
evidenciando ast la fragilidad constitutiva de

tales aspiraciones.

En la actualidad, otros anhelos han echado
raiz: tanto la identidad como lo comun se
configuran al calor de odios colectivos, de la
ambicion desmedida, del rechazo reiterado al ya
de por st rechazado, de la imaginacion del mal
para su realizacion consiguiente, de la
apropiacion violenta y del expolio, asi como de
una logica de supremacia que anula la
heterogeneidad. Por momentos, pareciera que
son estos los espacios de un delirio atroz,
gestado durante el siglo XX como coartada para
la aniquilacién de pueblos, al amparo de la
promesa de un orden superior; es decir, una
burbuja ideologica en la que algunos se

conciben a st mismos como elegidos y legitiman

su existencia a partir del odio intensificado

contra determinados OETOS.[I]

Este presente desde el Sur! acravesado por
violencias multiples y transformaciones sociales,
se configura desde trayectorias historicas que
orientan su sentido. Sur, por tanto, mas que
aludir a una localizacion territorial, remite a
una latitud critica que condensa procesos de
empobrecimiento, depredacion y desposesion.
En ese horizonte, ¢l tiempo adquiere multiples
formas discontinuas, mads cercano a una
secuencia de ecos que a una linea recta
continua, progresiva. Sus marcas se rastrean en
la memoria de los muertos, en aquello que tuvo
lugar por cuanto resonancia de conflictos y en
lo que quedo suspendido. En este Sur, la
experiencia actual del habitar se configura en
los pliegues temporales y espaciales donde
resuenan las continuidades de violencias
historicas. Se trata de formas de vida que se
sostienen mediante la explotacion de cuerpos y
territorios, cuyas consecuencias recaen, de
manera desigual, sobre aquellos que soportan el
costo de lo habitable.
confrontamos con una

Hoy, nos

contemporaneidad en la que los recursos

[1] La radicalizacion del odio colectivo y su arraigo en formas de identidad excluyente en el siglo XX han sido objeto de

analisis filosofico. Aurel Kolnai examina el odio como un sentimiento hostil estructurado en términos metafisicos, en el

cual la construccion de un enemigo absoluto responde a una supuesta amenaza existencial. Desde esta perspectiva, el odio

no se reduce a una reaccion emocional, puesto que opera como un mecanismo de organizacion polftica y social orientado a

la aniquilacion del otro. Ademas, Hannah Arendt sefiala que el totalitarismo convierte el odio en un medio de

movilizacion colectiva, en el cual la propaganda y el terror desempefian un papel determinante en la conformacion de una

comunidad politicamente cohesionada a partir de la hostilidad hacia el otro; Aurel Kolnai, Asco, soberbia, odio.

Fenomenologia de los sentimientos hostiles (Madrid: Ed. Encuentro, 2013), 143-190; Hannah Arendt, Sobre la violencia

(Madrid: Alianza, 2005), 145.

[2] Ezequiel Binaghi, “Algunos problemas con la nocion del Sur Global,” Das Questoes 8, No. 16 (2020): 82-100,

heeps://doi.org/10.06512/dasquestoes.v8ir6.31100

6 Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025


https://doi.org/10.26512/dasquestoes.v8i16.31100

Necrofratria: utopia de comunidad doliente para una época de caddveres

conceptuales heredados se muestran
insuficientes para dar cuenta de las formas
actuales de sufrimiento y exclusion. Las voces de
victimas y sobrevivientes circulan sin ser
atendidas en marcos institucionales que han
desplazado su capacidad de respuesta. Mujeres y
hombres huérfilos[j] se ubican en los margenes de
lo marginado de este Sur, removiendo la tierra
con sus propias manos, sin garantias de
reconocimiento territorial ni de continuidad
politica por la erosion sistematica de vinculos,
derechos y memorias.

Por eso: ;qué region habitamos realmente?
;Aquella construida sobre la promesa de un
contrato social y su bienestar, o la que se
desarticula frente al sufrimiento exponencial?
;La luz de la razon nos permite ver un territorio
en penumbras? Una region que se despliega
como un espacio doliente, el cual ensancha mas la
distancia entre la aspiracion de lo comtn y la
desbordardo en Ia

produccion de fosas comunes del mis diverso

brutalidad Organizada;

cufio: fosas producidas por civiles y autoridades,
fosas de agua en rios y mares, fosas a la
(desiertos,

intemperie grietas y barrancas

trasmutados  en  paisajes  forenses); fosas
contenedores, fosas que se cuentan por litros de
soda caustica y mas. Una fosa comun o clandestina

Ccomo espacio de inhumacion oculto y carente

de rituales funerarios, donde se disponen
cuerpos en un en un acto intencional de
deshumanizacion. Este espacio criptico ademas
de ocultar los cadaveres ultrajados prolonga una
violencia que se extiende mas alla de la muerte
al negar el reconocimiento y la dignidad a las
victimas, con lo cual se afecta la memoria y se
crosiona la posibilidad de la reconstruccion de
los lazos sociales. Esos lugares son, luego, una
expresién tangible de necroviolencia, dado que
mecanismos  de  control

actllan  como

socioafectivo y configuran un paisaje de terror y

desolacidn en la comunidad afectada™.

La configuracion contemporanea de lo
comun exige repensarse a partir de la muerte
infligida a manos de otros. La reiteracion de
asesinatos, desapariciones y agresiones dirigidas
contra cuerpos por otros cuerpos, dentro de una
misma especie, establece condiciones materiales
y simbolicas que transforman los modos de
habitar, de relacionarse y de comprender la
existencia compartida. Esta investigacién parte
de esa condicion para introducir el concepto de
necrofratria: una figura propuesta para abordar
los vinculos entre vivos y muertos desde una
comunidad doliente, marcada por la herencia
del dafio y por la potencia relacional que emana
de los cadaveres ultrajados como elementos que

alteran la organizacion del mundo comin.

[3] Huérfilo es quien carece de descendencia, lo cual marca una ruptura en la cransmision generacional y abre un vacio en

el porvenir, con la interrupcion en la cadena de continuidad de vida. En esta huerfilia, el sentido de trascendencia y legado

queda en suspenso, sugiriendo una orfandad prospectiva, no determinada por la ausencia de un pasado, sino por la falta de

un futuro corporalizado directo.

[4] Maria [\ngclcs Martinez Martinez, “Las fosas clandestinas: Necroescritura, duelo y subjetividad,” Religacion. Revista de

Ciencias Sociales y Humanidades 10, No. 44 (2024): e2501326, hteps://doiorg/10.46652/rgn.v10i44.1326 ; asimismo, véase

Fabrizio Lorusso,“Una discusién sobre el concepto de fosa clandestina y el contexto mexicano. El caso de Guanajuato,”
Historia y Grafia, No. 56 (2021): 129-170, https://doi.org/10.48102/hygvi56.354.

Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 202 7
) 9 d 5


https://doi.org/10.46652/rgn.v10i44.1326
https://doi.org/10.48102/hyg.vi56.354

Arturo Aguirre Moreno

Metodologia

Esta investigacién desarrolla una metodolog{a
teorica de caracter critico, con base en un
abordaje transdisciplinario que entrelaza
herramientas conceptuales provenientes de la
filosofia contemporanea, la teoria social, los
estudios sobre violencia, la antropologia forense
y el analisis cultural. El metodo se orienta a la
claboracion de categorias analiticas -como la de
necrofratria-,

mismas que exploran la

articulacion ~ comprensiva  entre  muerte,

violencia y comunidad en el tiempo actual.

Se privilegia el analisis hermenéutico de
fuentes filosoficas clasicas y contemporanecas
junto con el analisis critico del discurso sobre la
produccion social de cadaveres, la gestion de la
muerte y los dispositivos de deshumanizacion.

Este enfoque atiende a las logicas epistémicas,

poh’ticas y afectivas que sustentan las prz’tcticas

de violencia extrema -necrocida
particularmente-, asi como sus efectos en la

configuracion socioespacial de lo comun

Ademas,

reflexion arqueologico conceptual sobre los

la metodologia articula una

modos en que la violencia extrema transforma
las nociones modernas de fraternidad, duelo y
dignidad, al integrar una dimension onto-
politica desde la cual se interroga el estatuto del
cadaver como actor y factor del mundo. Con
ello, la investigacion se sita en el cruce entre
filosofia forense y necrohumanismo, y abre un
horizonte critico que resignifica los vinculos
entre vivos y muertos mas alla de los marcos

institucionales o simbolicos heredados.

Epoca de cadaveres

Nuestra contemporaneidad puede entenderse
como una ¢poca signada por la produccion
masiva de cadaveres, debido a la sistematicidad
y la escala de la violencia. Para situar la
reflexion en un marco mas amplio y evitar
interpretaciones que consideren desmesurada la
afirmacion de que la violencia homicida y
productora de cadaveres constituye un rasgo

estructural de nuestro tiempo, conviene anadir

un sustento empirico. El Global Study on
Homicide 2023ISI de la United Nations Office on
Drugs and Crime (UNODC, por sus siglas en
inglés) estima que entre 2019 y 2021 ocurrieron
en promedio 440,000 homicidios por afo, una
cifra que supera con creces el nimero de
muertes ocasionadas por conflictos armados o
terrorismo en el mismo periodo. Tan solo en
2021 se

registraron 458,000 homicidios,

[5] United Nations Office on Drugs and Crime (UNODC), Global Study on Homicide 2023 (Vienna: United Nations,
2023), httos://Www.unodc.org/unodc/en/d;1ta—and—analvs4is[global—study—on—homicide.html

8 Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025


https://www.unodc.org/unodc/en/data-and-analysis/global-study-on-homicide.html

Necrofratria: utopia de comunidad doliente para una época de caddveres

asociados en gran medida a la violencia
organizada y a los efectos economicos de la
pandemia. Incluso cuando en 2022 las muertes
por conflicto aumentaron un 95%, los
homicidios siguieron duplicando esas cifras, lo
que evidencia el peso del crimen organizado
como engranaje letal: responsable del 22% de los
homicidios globales y del 50% en América, la
region con la tasa mas elevada (15 por cada
100,000 habitantes), con armas de fuego
empleadas en tres cuartas partes de los casos.
Africa, por su parte, registré 176,000 homicidios
(127 por cada 100,000), mientras Asia (2.3),
Europa (2.2) y Oceania (2.9) permanecieron por
debajo  del global (5.8). La

distribucion  de victimas revela asimetrias

promedio

significativas: los hombres constituyen el 81%
del total, pero las mujeres —el 19% restante— se
encuentran en mayor riesgo en el ambito intimo
y familiar, al representar el 54% de las victimas
en el hogar y el 66% de los crimenes de pareja.
Asimismo, 71,600 ninos fueron asesinados en
2021. Estos datos refuerzan la tesis de que la
necrocida como  una

violencia opera

maquinaria extendida mas alla de los escenarios
de guerra, afectando con especial crudeza a
sujetos vulnerabilizados y, en el caso de America
y Africa, a poblaciones atravesadas por procesos
de racializacion, exclusion y  expulsion
terricorial®. De este modo, este fendmeno no se
limita a los conflictos bélicos tradicionales,

brutalidad

vinculadas al crimen organizado, la violencia

abarca también dindmicas de
estatal, las politicas de desaparicion forzada y
diversas formas de violencia extrema, las cuales
afectan a grandes sectores de la poblacién.[ﬂ

De tal brucalidad

contemporénea no surge dC manera fortuita ni

manera, la

responde unicamente a situaciones aisladas; por
el contrario, su persistencia depende de una
capacidad organizativa que articula mecanismos
estructuras

de violencia a través de

institucionales,  agrupaciones  armadas vy
dispositivos de coercion informales. A ello se
suma la penetracion ideologica, que integra la
violencia en discursos legitimadores y la inserta

en marcos mnarrativos que ]a presentan como

[6] UNODC, Global Study on Homicide 2023.

[7] En este panorama la necropolitica, en la formulaciéon de Achille Mbembe, ha sido un marco de utilidad para
comprender la violencia homicida como una tecnologia colectiva organizada que administra la vida y la muerte bajo
1égicas racializadas y securitarias. En este horizonte, el capitalismo racial aparece como trasfondo historico y como
engranaje contemporaneo que convierte cuerpos en desechables y refuerza un régimen de impunidad que banaliza la
produccion de muerte. La convergencia entre crimen organizado, migracion forzada y politicas fronterizas intensifica la
exposicion diferencial a la violencia homicida, en particular sobre poblaciones atravesadas por procesos de racializacion y
expulsion. Un limite de esta propuesta, advertidos algunos de sus alcances, radica en que concentra su atencion en las
pricticas de los vivos para producir muertos, lo que mantiene un sesgo biocéntrico que conviene matizar y articular con
categorias capaces de pensar las formas comunitarias que emergen en torno al caddver ultrajado, lo cual conduce hacia una
filosofia forense. Desde esta perspectiva, el contraste entre la lectura de Mbembe y la aproximacion necrohumanisca
filosofico-forense resulta controversial: no se trata solamente de comprender a los muertos como marcas de control, sino
de reconocer en ellos un dambito de dignidad postuma y de posibilidad comunitaria. De este modo, la diferencia entre
ambas aproximaciones radica en en el giro hacia una comprension del cuerpo muerto como un nodo de relaciones y de
memoria que va mas alla de la logica de control en contextos de violencia extrema. En tltima instancia, la propuesta de
una necrofratria no se da en el marco de la necropolitica, al menos no en el sentido de Mbembe en aquél texto detonante;
Achille Mbembe, Necropolitica: seguido de Sobre el gobierno privado indirecto, trad. Elisabeth Falomir Archambault (Barcelona:
Melusina, 2011).

Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025



Arturo Aguirre Moreno

inevitable o  necesaria.  Asimismo, la

microsolidaridad refuerza estas dinamicas al
generar vinculos de adhesion que sostienen la
brutalidad como practica compartida. En
conjunto, la interaccion de estos factores
convierte la violencia en una estructura con
como de

contextos”. Por

./ !/
Zld.élptélClOﬂ7 asi

capacidad de
permanencia en  distintos
tanto, la produccion de cadaveres no solo se
explica por el aumento de la letalidad en los
conflictos, también se da por las formas en que
la muerte es administrada, gestionada y
distribuida a través de 1égicas de exclusion y
climinacién®  La proliferacion de  fosas
comunes, ejecuciones extrajudiciales, migrantes
asesinados en su transito, feminicidios y
crimenes masivos consolidan la alteracion del
espacio en las formas de habitarlo, y, en su
frecuencia, contribuyen a la construccion de su

normalizacion.

En este horizonte, équé arquitecturas
conceptuales pueden problematizar una ¢opoca
en la  cual el sufrimiento  redefine
incesantemente, ante la brutalidad, la idea de

comunidad y el espacio compartido? ;Que

fundamentos epistemicos y ¢éticos permiten
comprender una realidad donde la promesa de
lo comun se disuelve ante la intensificacion de
la violencia homicida, la cual despoja la vida, y
necrocida, aque”a que arrebata incluso la
muerte? ;De qué manera, entonces, puede la
filosofia responder a las secuelas de la violencia
extrema, a los desgarramientos sociales y a la
imposibilidad de ser dichas en sus propios
términos? ;Qué filosofia deberd construirse en

estos contextos?

Notemos que esta produccién masiva de

cadaveres no remite exclusivamente a la
cantidad de cuerpos, antes bien, enfatiza su
tratamiento:  cadaveres ultrajados, violencias
necrocidas que les imponen ser inhumados sin
registro, fragmentados, disucltos o reducidos a
residuos, un proceso  que  niega  su
reconocimiento y su lugar dentro del orden de
lo existente, del mundo. En este marco,
proponemos la necrofratria como una categoria
para redefinir los vinculos en la construccion
colectiva de los cadaveres, tanto en el pasado

como en la actualidad.

Interludio: utopia filosofica y arquitectura conceptual de lo posible

Antes de abordar la nocidon de necrofracria en el
Sur, sera necesario detenerse brevemente ante la
posibilidad misma de que el saber filosofico

formule algo de esta natura]eza.

Asi, la posibilidad de una necrofracria debera
rastrearse en el siglo IV an.e. Hacia el final del
libro IX de La Republica, Placén,"™ a cravés de
Socrates, p]antea un mas alla de la existencia

8] Sinisa Malesevié, El auge de la brutalidad organizada: Una sociologia histérica de la violencia, trad. Maria Granell Toledo

[
(Valencia: Publicacions de la Universitat de Valencia, 2020), 25-62.
[

9] InSight Crime, Balance anual de homicidios (2024), heeps://insighterime.org/es/noticias/series-especiales/balance-anual-

de-homicidios/

[10] Platon, La Republica, 5. ed., trads. Julio Pabén y Manuel Fernandez-Galiano (Madrid: Centro de Estudios Politicos y

Constitucionales, 2006), 589b-592b.

10 Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025


https://insightcrime.org/es/noticias/series-especiales/balance-anual-de-homicidios/
https://insightcrime.org/es/noticias/series-especiales/balance-anual-de-homicidios/

Necrofratria: utopia de comunidad doliente para una época de caddveres

material de la ciudad ideal, una ciudad la cual
edificada

conceptual de dimensiones monumentales ¢
[11]

busca Ser con una arquitectura

inéditas hasta ese momento.

En este contexto, Platon, a través de
Socrates, inicia un dialogo con los jovenes
atenienses cuyas dudas reflejan la incertidumbre
propia de su juventud en un tiempo adverso. A
través de una conversacion sobre lo que es y lo
que podria ser, Platon elabora la reflexion sobre
las posibilidades de transformacion mis alla de
lo dado. La reflexion apunta al hecho de quien
comprende la importancia de vivir bien no se
limitara a seguir las costumbres de su propia
ciudad, dado que buscara habitar una “ciudad
interior”, una construccion que se eleva con la
fuerza de la imaginacion, el cuestionamiento
critico, la argumentacion reflexiva y la
creatividad conceptual. Aqui la voz es de
Platon:

~Ya entiendo [dijo el joven ateniensel:
quieres decir que solo en la ciudad
que hemos venido fundando, la cual
no existe mMas que en  Nuestros
razonamientos, se podra actuar, pues
no creo que se d¢ en ningtn lugar de

la tierra.

—Pero quiza haya [prosigue el anciano
Socrates] en el cielo un modelo de
ella [de esa ciudad] para quien desee
contemplarlo y fundar conforme a ¢l

su ciudad interior. No importa si

. ! o e . '
existe en a]gun sitio o si habra de
existir: solo en esa ciudad actuara y
en ninguna otra.

1 (2]

—Asi es —contesto.

Esta afirmacion culminante del libro IX, entre
el “no creo que se dé” del joven incrédulo y el
“no importa si existe” del filosofo mayor, deja
una impresién de grandeza y largo aliento para
el oficio del pensar. Adviertase como una
referencia a la inmensidad que separa la
amargura de la vida en comunidad del esfuerzo
por las ideas y la capacidad transformadora de
los concepros. Los nueve libros de La Republica
reflejan, asi, este recorrido largo y sinuoso:
desde la planificacion de la ciudad ideal y las
tensiones del alma, hasta la eventual renuncia a
materializar

concretamente €sa utop{a

monumental.

En este ultimo pasaje citado, Platon revela
que, ante los limites que la realidad impone, el
tildsofo no debe concentrarse exclusivamente en
su manifestacion tangible; posee, en cambio, la
capacidad de erigir arquitecturas interiores. La
verdadera importancia de esta ciudad ideal
reside, luego, en su funcion como referente
interior para el bien vivir. Quien desee
contemplarla podra edificar una localizacion
(topos) donde los conceptos de justicia, tal

como los concibe Platon, prevalezcan y orienten

[11] Nicole Loraux, El nifio griego (Buenos Aires: Fondo de Cultura Econdmica, 2012), 331-342.

[12] Platon, La Republica, 592a-b.

Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025 11



Arturo Aguirre Moreno

su vida. Por tanto, quien desee contemplarla

odra edificar una “u-topia”.
p P

Podria interpretarse que este final es una
reflexion sobre el posible fracaso en la
materializacion de esa ciudad ideal, ante las
dificultades del tiempo de Platon (y, por
extension, de todos los tiempos). O quizd, en
lugar de ver un fracaso, seca mas bien i) un
recordatorio de que la filosofia siempre se ha
creado en un mundo en vilo; y, ademas, ii) es
frente a rtales

una indicacion de que,

adversidades, el pensamiento no ha de

claudicar.

Se trata, entonces, de un pensar que
adquiere mds volumen al volverse utdpico. Su
metodo no se reduce a la representacion

especulativa de un ideal y se configura como un

condiciones presentes, desestabiliza las
estructuras  vigentes y  plantea  futuros
1 . [13]
alternativos.

Desde esta perspectiva, la utop{a extiende
los horizontes de lo posible y examina las
realidades

actuales. Estos ecos de ideas, provenientes de

restricciones impuestas por las
/ . ! .
una ¢poca distante, rememoran los limites de lo

realizable y, al mismo tiempo, abren la

posibilidad de un horizonte accesible, al alcance

de los

colectivos. Al plantear un orden de interaccion

esfuerzos individuales, asi como
comunitaria distinto, cuestiona el presente y
traza caminos hacia transformaciones efectivas.
De esta manera, la utopia se afirma como una
o/ I . 3 Y .
creacion legitima de la filosofia, en especial
cuando los tiempos se vuelven intensamente

hostiles en un orden del mal vivir.

recurso  teorico-afectivo que interpela  las

Espacio doliente y la reconfiguracion de la violencia

Tiempos hostiles, ;para qui¢n, en realidad? Para aliento marcado por el temor y la desesperanza.

los vivos, que arrastran en sus dias el peso del O son tiempos hostiles para los muertos?

riesgo, de la inseguridad, de la ausencia y del Tambi¢n. Aquellos quienes, lejos de encontrar

4]

olvido;" para quienes respiran, si, pero con un reposo, se ven privados incluso de la dignidad

[13] Alo 1argo de la historia del pensamiento filosofico, el género utépico articula un esfuerzo sostenido por confrontar el
presente desde la imaginacién de sus posibilidades futuras. En este horizonte, Utop{a de Tomas Moro (México: Fondo de
Cultura Econdmica, 2014) plantea una critica impll’cita a las estructuras poll’ticas y economicas de su tiempo. De manera
zmzﬂoga, Tommaso Camp:me”a, La ciudad del sol (México: Fondo de Cultura Econdmica, 2014), disefia un modelo teocratico
sustentado en la comunidad de bienes, donde el conocimiento y la dimension re]igiosa reorganizan la vida colectiva. En
otra direccion, Francis Bacon, Nueva Atlanrida (México: Fondo de Cultura Econdmica, 2014), propone un ordenamiento en
el que el saber cientifico se convierte en principio rector del desarrollo humano. Ya en el sig]o XX, Ernst Bloch, El principio
esperanza (México: Fondo de Cultura Econdmica, 2004), reformula la utopia como un horizonte de expectativa impulsado
por la esperanza, a]eja’ndo]a de la rigidez de un destino ﬁ'jo. Como se mira con este indice minimo, la utopl’a, lejos de
constituir un artificio especulativo, Opera como un recurso filosofico de indole critica.

[14] Wolfgang Sofsl(y, Tiempos de horror: Amok, violencia y guerra (Madrid: Sig]o XXI Editores, 2004).

12 Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025



Necrofratria: utopia de comunidad doliente para una época de caddveres

de su memoria, arroj ados a un silencio forzado,
ocultos en espacios que anulan la posibilidad de
duelo y despedidahs].

Esta forma de violencia transforma y
establece un orden donde la exclusion de los
cadaveres ultrajados altera las relaciones. A lo
largo de la historia, la violencia ha operado

como un mecanismo de delimitacion del

bel Jefiniendo qui¢nes pueden habitar

espacio,
un territorio y bajo qué condiciones"™. Su
efecto no se reduce a la eliminacion fisica, ya
que modifica la  estructura del entorno y
refuerza jerarqu{as que restringen la existencia
de ciertos cuerpos y regulan su desaparicion.
Las précticas, asi como los mecanismos
desplegados sobre un territorio actiian como
reafirmando

herramientas de COl’ltI’OL

relaciones de poder orientadas a la marginacion

y al borrado de los muertos de la vida comun.
En este proceso, los cadaveres ultrajados son
confinados a espacios invisibilizados, al tiempo
que el territorio experimenta una
reorganizacion donde su existencia queda
negada y su lugar en la memoria se convierte en

objeto de pugna.

De tal manera, estos tiempos despliegan
una violencia sin contornos y agravan el agravio:
un escenario  donde vivos y muertos se
entrelazan en espacios donde la brutalidad no
distingue entre quienes caminan y quienes
yacen. Por ello, es imperioso reconocer que cada
experiencia de sufrimiento manifestada en los
cadaveres da cuenta de una existencia truncada
por el despojo de su espacio vital, una condicion
que priva al cuerpo de su lugar en el mundo y
aspira a reducirlo a un vestigio de lo que alguna

[15] Elisabeth Anstect, “What Is a Mass Grave? Toward an Anthropology of Human Remains Treatment in Contemporary
Contexts of Mass Violence,” en A Companion to the Anthropology of Death, ed. Antonius C. G. M. Robben (Hoboken, NJ:
John Wiley & Sons, 2018), 159-176, hteps://hal.science/hal-01818990/document

En tal tenor, basta reconocer, rememorar, que los entierros y la disposicion material de los cadaveres de una comunidad
configuran el espacio y determinan su apropiacion por parte de los vivos. En este proceso, emergen lugares de memoria
cuyo significado responde al contexto sociocultural en el que se insertan. La transformacion espacial derivada de las
practicas funerarias delimita territorios sagrados o de conmemoracion e influye en la organizacion urbana, la
estratificacion social y las formas en que las generaciones futuras se relacionan con su propio pasado. La existencia de
tumbas, monumentos funerarios o marcadores mortuorios estructura la espacialidad comunitaria y establece una tension
entre permanencia y transformacion en los espacios habitados; Mike Parker Pearson, “The Powerful Dead: Archacological
Relationships between the Living and the Dead,” Cambridge Archacological Journal vol. 3, ndm. 2 (1993), 203-229. Los
espacios funerarios, cementerios, constituyen, y de ahi su relevancia en la historia humana, ambitos de interaccion
simbolica en los que los vivos renuevan y afirman su vinculo con los fallecidos; véase R. Martinez Gonzalez, “A donde van
los muertos: A]gunas reflexiones en torno a las relaciones entre vivos y difuntos en diversos tipos de sociedades del
mundo,” "Ilu. Revista de Ciencias de las Religiones 22 (2017), 221-244, https://doi.org/10.5209/ILUR 57414. La presencia

cadavérica, asi, en estos espacios adquiere un caracter activo al contribuir a la continuidad de la comunidad y reafirmar
los lazos que conectan a quienes fueron, quienes son y quienes seran. Estas configuraciones espaciales median la
interaccion entre vivos y muertos y posibi]itan nuevas relaciones. En las necrc’)polis7 a su vez, se consolida una hermandad
mortuoria donde los cadaveres cohabitan bajo un orden propio. Al mismo tiempo, los vinculos simbiodticos con el
entorno natural integran estos espacios en procesos de transformacion material y ecologica

[16] Rocio Chavez Ramirez, “La violencia espacia],” reCHERCches 19 (2017), 135—151.

[17] Jason C. Wood, “Locating Violence: The Spatia] Production and Construction of Physica] Aggression,” en Assaulring
the Past: Violence and Civilization in Historical Context, ed. Katherine D. Watson (Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars
Publishing, 2007), 20-37.

Revista Ciencias y | Tumanidades- Vol 19, N” 2, »]ulio«l)icicmbrc de 2025 13


https://hal.science/hal-01818990/document
https://doi.org/10.5209/ILUR.57414

Arturo Aguirre Moreno

vez habito. Esta negacion del espacio no se
limita a ser consecuencia del abandono o la
violencia, ya que tambi¢n implica una forma de
anulacion que le impide ser reconocido dentro
del orden de lo vivo y lo muerto, confinandolo a
una indeterminacion donde su existencia queda
constrenida entre el olvido y la huella de la
brutalidad que lo afectd, se abre un umbral de
habitabilidad que puede denominarse: espacio
doliente.
Para atender a esta nocidn cabe
reconceptualizar nuestra vivencia en un tiempo
hostil. La comprension de la violencia como un
espacio doliente se asienta dentro del marco del

1816l cual ha transformado la

giro afectivo,
manera como las ciencias humanas y sociales
abordan la relacion entre afecto, materialidad y
memoria. Se entiende que las relaciones
humanas se configuran en la interaccion
situada, donde los individuos, asi como
colectivos, ajustan mutuamente sus acciones en
un proceso que no se limita al lenguaje y
encuentra sustento en el cuerpo; es decir, hay
una corporalizacion de las relaciones situadas,
en tanto los gestos, la proximidad y la
modulacion  de la voz no acompafian

unicamente el intercambio, puesto que tambicn

10 estructuran. A partir de €estos Pprocesos de

corporalizacion ¢ interaccion situada  se
construyen significados que 1ejos de ser
reducidos al momento presente, se entretejen en
una textura narrativa que enlaza pasado,
presente y futuro, al dotar de continuidad-
prevalencia a la experiencia compartida.l“)I En
suma, los afectos no se comprenden como
estados  internos  fijos, dado que son
experiencias relacionales, dinamicas, que se
estructuran en la trama de interacciones de eso
que llamamos mundo. Los cambios afectivos en
los cuales abruptamente un individuo o
colectivo son excluidos de la continuidad de su

afectividad  habitual

conf‘igura un umbral de habitalidad mundana.

-espacio  doliente-

/ -
,Como acontece esto?

Desde esta perspectiva, los espacios
dolientes funcionan como Configuraciones
socioespaciales afectivas donde la violencia se
materializa en los cadaveres y en las huellas de
la ¢jecucion de la violencia. En este contexto, la
transformacion epistemolégica en los estudios
sobre la violencia ha desplazado la primacia del
discurso y la representacion para atender la
centralidad de la dimension prediscursiva y

corporea del afecto®! (manifestaciones que

[18] Ana Lara y Guillermo Enciso Dominguez, “El Giro Afectivo,” Athenea Digital. Revista de Pensamiento ¢ Investigacion

Social 13, No. 3 (2013), 101-119, http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=53728752006

[19] Don Weenink et al., “Taking Social Ontology Seriously: An Interview with Jack Katz,” Ethnography 21, No. 2 (2020):

198-219, mps:[[doi.org[ro.n7_7_ﬂ4&381209g7_333

[20] Rainer Reisenzein, “What Is an Emotion in the Belief-Desire Theory of Emotion?,” en The Goals of Cognition: Essays

in Honor of Cristiano Castelfranchi, eds. Fabio Pag]ieri, Luca Tummolini, Rino Falcone y Maria Miceli (London: Conege

Publications, 2012), 1—20.

14 Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025


http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=53728752006
https://doi.org/10.1177/1466138120907333

Arturo Aguirre Moreno

[21]

pueden ser tan inmediatas como el llanco™ o
tan persistentes como la impronta fisica y

emocional de la ausencia).

Dicha reconfiguracion teorica permite
comprender la violencia mas alla de un evento
narrativo o simbolico, al persistir-resistir en la
materialidad de los cuerpos y en la alteracion de
los espacios afectados por quienes la ejercen, la
padecen y la sobreviven; puesto que su impacto
transforma  los  vinculos y los modos de

percepcion del entorno, al configurar otras

De esta manera, este econocimiento permite
examinar el dolor en un registro que se aparta
de lo privado o doméstico y desmonta cualquier
intento de reducirlo a una experiencia apolitica
o ahistorica, al evidenciar que sus efectos no
terminan con la vida, pues contintan afectando
en formas diversas de persistencia. Desde esta
optica, el sufrimiento adquiere un caracter
estructural que transforma las interacciones
socioespacialesl“] y modifica los entornos en los
que se manifiesta,* al constituir un espacio

doliente. Su impacto atraviesa a quienes lo

tramas colectivas que exceden lo  experimentan  directamente y altera la
representaciona]lzzl y adquieren presencia en  configuracion de lo comun, al dejar marcas que
practicas,  silencios y  reconfiguraciones  reordenan la relacion con el espacio habitado.
espacia]es.

[21] Como sostiene ]ack Katz, How Emotions Work (Chicago: University ofChicago Press, 1999), el llanto es una tension
entre discurso y performance corporal. Segiin este planteamiento, el llanto involucra elementos corporales como la
respiracién agitada, pausas y lﬁgrimas que emergen en medio del discurso. De esta manera, Katz reinterpreta la emocion
en un punto intermedio entre hacer algo y ser algo. Desde esta perspectiva, llorar no se limita a una reaccion fisiolégica.
Katz lo describe como parte de un entramado de significados donde lo emocional y lo social convergen. Las lagrimas
emergen en momentos de intensidad excepcional y se vinculan con aquello que se considera valioso en lavida. En este
sentido, el llanto expresa lo digno de orgullo, lo sobrecogedor y lo que escapa a la verbalizacion. El llanto adopta diversas
formas segun el contexto. El asociado a la tristeza se manifiesta con mayor intensidad sonora y con un tono desgarrador.
El que surge en situaciones de alegria -como en un nacimiento, una boda o un logro significativo- se distingue por su
caricter silencioso y contenido, en un gesto que resguarda la relevancia del instante. En su obra, hoy referente, Katz
propone que los afectos responden a experiencias que ponen a prueba la capacidad de comprension y control. Es decir, el
llanto, al igual que la risa, la ira o la vergiienza, se articula en episodios donde las personas enfrentan la necesidad de
otorgar sentido a la experiencia.

[22] Michela Marzano, La muerte como especticulo: La difusion de la violencia en internet y sus implicaciones éticas
(Barcelona: Tusquets, 2010), 99-100.

[23] Una reconsideracion espacial sobre las vivencias en contextos de alta intensidad se ha generado en las tltimas
décadas, lo cual brinda un marco de comprension a la idea espacioafectiva de espacio doliente. En ese sentido, Rachel E.
Cyr, “The (2014),
https://journals.culecenter.net/index.php/culture/article/view/65. Empled el concepto de “paisajes forenses” para referirse

‘Forensic ~ Landscapes’ of  Srebrenica,”  Kyarypa/Culture s 81-92, disponible en

a territorios donde la pérdida desborda lo simbélico y transforma la materialidad misma de la existencia. En particular,
con ¢l analiza como estos espacios, marcados por la violencia y la intervencion forense, adquieren una configuracion en la
que la busqueda de cadaveres, la identificacion de restos y la reconstruccion de crimenes reordenan tanto su estructura
fisica como su carga historica y afectiva. En su estudio sobre Srebrenica, muestra que estos territorios contienen
evidencias de violencia masiva -como fosas comunes o sitios de exterminio- y, al mismo tiempo, se convierten en
escenarios donde la memoria, la justicia y la impunidad se confrontan. La exhumacion y el duelo los atraviesan, con ello
generan una tension que exige respuestas forenses, juridicas y cticas que impidan cualquier clausura simbolica o
restitucion que omita sus implicaciones irreductibles.

[24] Patricia Ticineto C]ough y Jean Ha]ley, eds., The Affective Turn: Theorizing the Social (Durham, NC: Duke
University Press, 2007), 223-228.

Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025 15


https://journals.cultcenter.net/index.php/culture/article/view/65

Necrofratria: utopia de comunidad doliente para una época de caddveres

En este proceso, los lugares incorporan nuevas
cargas afectivas que reconfiguran su significado
y prolongan en el tiempo las secuelas de la

violencia.

Como se mencionaba, la violencia extrema
no se limita al acto que la origina, puesto que
interfiere abruptamente entre cuerpos, espacios
y tramas sociales de quienes se ven afectados;
asimismo, su impacto no se agota en la ausencia
de quienes se les arrebata la vida, ya que impone
mutaciones irreversibles en la materialidad del
entorno y en las formas de habitarlo, es decir,
umbrales de habitabilidad. Por tanto, en este
enfoque, el sufrimiento no se concibe como un
estado transitorio ni como una experiencia

aislada.

Su impacto se extiende mas alla de la pérdida
individual y transforma los espacios donde
ocurre la vida colectiva.

A su vez, las practicas de dolor, resistencia y

confrontacion,  tanto  espontdneas  como
organizadas, inciden en la configuracion de las
dinamicas sociales. La desaparicion forzada y la
muerte violenta imponen nuevas formas de
interaccion que atraviesan el tiempo y el
espacio. En este proceso, las ciudades, los
poblados y los parajes rurales protagonizan la
ausencia de quienes han sido sustraidos de la
vida colectiva, mientras que las secuelas de la
violencia modifican de manera persistente sus

estructuras M formas de habitar.

Vulnerabilidad extrema: filosofia forense y el nekros como (factor

Estas configuraciones espaciales reflejan  la
persistencia de cadaveres mortificados y de las
ausencias que reordenan el sentido de lo
habitable. Como se advierte, la transformacion
del espacio responde no tnicamente a la huella
material de la violencia, a la emocionalizacion
de las interacciones situadas, puesto que,
ademis, se articula con una logica donde la
indefension se establece como una condicion

51 senala que la

estructural. Adriana Cavarero
vulnerabilidad del indefenso forma parte de la
violencia extrema como paradigma epocal, en
tanto ocupa un lugar central en las escenas
contemporaneas de masacre. Esta condicion,
luego, no se restringe a la fragilidad del inerme
(desarmado), privado de medios para repeler la

agresion ya que alcanza al cuerpo inerte,
inmovilizado y sometido a la accién ajena. Con
cllo, la indefension lejos de reducirse a la
imposibilidad de resistir el dano, manifiesta un
orden de violencia en el que la existencia queda
subordinada a la voluntad de otros en un estado

de vulnerabilidad extrema.

Esto es, la violencia ejercida a los cadaveres
(necrocida) no se limita a la eliminacion de un
organismo funcional. Su alcance persiste en la
alteracion, manipulacion,  desaparicion o
exposicién como formas de dominio que
transforman el territorio, la memoria y las

dinamicas de poder.

[25] Adriana Cavarero, Horrorismo: Nombrando la violencia contcmpordnea (Barcelona: Anthropos, 2009), 12.

16 Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025



Arturo Aguirre Moreno

Esta prolongacion del control sobre el cadaver
refuerza la agresion inicial y establece nuevas
condiciones para una reorganizacion espacial
donde la delimitacion entre lo viviente y lo
inerte obedece a jerarquizaciones impuestas

mediante esos mecanismos.

En tal sentido, abordar la indefension del
cuerpo en su precariedad ultima y analizar las
espacialidades donde lase registra la violencia
extrema y persiste en su comprension epocal
posibilita hablar de una filosofia forense. Esta
aproximacion considera la interdependencia
entre los territorios de los vivos y los espacios
de los muertos como un eje analitico para
reflexionar sobre las formas contemporaneas de
ultrajamiento y atrocidad.®! Mis alli del
andlisis técnico forense, incorpora también
éticos, poHticos y

aspectos Ol’ltOl(,)giCOS7

socioculturales.

Se sostiene, por tanto, que el necrocidio es
una forma radical de necroviolencia dirigida
deliberadamente a aniquilar no solo la vida,
sino también la memoria y dignidad de las
victimas, degradando sus cuerpos con el
objetivo de borrar todo rastro de su existencia.
Este acto de violencia extrema se perpetra
profanacion  y/u

mediante la  exhibicion,

ocultacion deliberada de los mismos.

Con ello, los caddveres se convierten en
herramientas, objetos, de control y terror,
reforzando la deshumanizacion y el poder sobre

las comunidades afectadas.

Para fundamentar estos problemas cabe
reconocer en los cadaveres algo mas que materia
inerte. En lugar de considerarlos elementos
pasivos, se advierte que son “(factores” con la
capacidad de incidir en diversos ambitos. El
cadaver adquiere una presencia activa debido a
su compleja relacion con el mundo y a la
manera en que su existencia interacta con el

L7 semala

entorno. Domanska que, en su
descomposicién, los cadaveres asumen un papel
constitutivo dentro de los espacios marcados
por genocidios y asesinatos masivos. La nocion
de “(Dactor” engloba dos dimensiones de accion.
Por un lado, el cadaver opera como “actor” al
generar respuestas en distintos ambitos, desde
lo social y cultural hasta lo legal. Por otro lado,
actua como “factor” al modificar la estructura
de los espacios fisicos y simbolicos. Luego, este
(Dactor deja de ser concebido como un ente
pasivo, ya que su presencia incide en el espacio
con su materialidad persistente, y el impacto
simbolico que proyecta lo convierten en un
clemento activo en la configuracion de los

lugares que COl’lStituyC.[zsl

[26] Claudia Card, The Atrocity Paradigm: A Theory of Evil (Oxford: Oxford University Press, 2002), 11-12. Atrocidad como
paradigma de maldad, segiin Claudia Card. Para clla, los males se componen de dos elementos: un dano intolerable y
razonablemente previsible, y una accion culpable que lo causa. Este enfoque pone el ¢nfasis en el dafio infligido mas que
en las intenciones del perpetrador. Card sostiene, entonces, que las atrocidades requieren una atencion filosofica mis
detenida, al constituir nicleos reflexivos sobre las acciones humanas de violencia extrema, es decir, atroz; Card, The
Atrocity Paradigm.

[27] Ewa Domanska, “The Environmental History of Mass Graves,” Journal of Genocide Research 22, no. 2 (2019), 243,
https://doi.0rg/10.1080/14622q28.2019.16624§7_

[28] En tal sentido, como afirma Laneri se deben analizar las practicas de entierro en el contexto en el que se llevan a

cabo, con un énfasis espec{fico en su relacion con otras actividades realizadas por la comunidad de los vivos, porque las
acciones rituales y las narrativas involucradas en la prﬁctica de los rituales funerarios son piezas de un mosaico mas
amplio de conocimiento, dentro de la organizacién colectiva y vinculado con los eventos culturales del presente

historicizado.

Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025 17


https://doi.org/10.1080/14623528.2019.1663467

Necrofratria: utopia de comunidad doliente para una época de caddveres

Bajo esta concepcion, el cadaver “(f)actuante”
no permanece en la inercia, pues su existencia
afecta el entorno y las dinamicas colectivas.!
Su efecto alcanza a la comunidad y y a las
relaciones sociales, al poner en evidencia la
violencia, la muerte y sus implicaciones cticas,
ast como politicas. La agencia, luego, no se
restringe a los vivos, dado que los cuerpos sin
vida, a través de su materialidad y el impacto
que generan, intervienen en el curso ecologico,
politico, cultural y social como vectores de

agentes de  transformacion

I [30]

memoria y

antropoespacia

Desde esta perspectiva necrohumam’stica,["’] los
cadaveres afectan las dinamicas de los vivos, los

espacios que ocupan y las concepciones de vida

En este marco tedrico, la manera como los
cadaveres son tratados -con respeto o con
desden- patentiza el estado de las relaciones

politicas y comunitarias de un colectivo.

Luego, la filosofia se centra en reconsiderar
los limites tradicionales entre lo vivo y lo
muerto, al mostrar que el cadaver influye en
nuestras  interacciones y  en  nuestra
comprension de la vida, umbral agonico y

muerte en comunidad.

De este modo, se exploran perspectivas
distintas sobre como los muertos, el acto de
matar y la muerte tienen un papel central en
una violencia extrema que afecta mas alla de la
operatividad vital.

y muerte.

Asi, esta interpretacion de los rituales funerarios como un rito de paso en la vida de una comunidad determinada
proporciona razones que permiten comprender su relevancia tanto en contextos antiguos como en los contemporaneos.
Primero, estos rituales establecen un umbral entre la existencia de los vivos y la de los muertos, al tiempo que refuerzan la
memoria de quienes han fallecido como parte fundamental de las relaciones entre quienes permanecen. Segundo,
posibilitan que las identidades culturales y religiosas se configuren, negocien y reordenen mediante simbolos y metéforas
integradas en la materialidad de las ceremonias funebres.Tercero, representan un momento preponderante en el que la
comunidad reafirma sus estructuras y las ideologias dominantes mediante la manifestacion de creencias compartidas;
Nicola Laneri, ed., Performing Death: Social Analyses of Funerary Traditions in the Ancient Near East and
Mediterranean (Chicago: The Oriental Institute of the University of Chicago, 2007), 4-7.

[29] La idea de (f)actuante constituye una construccion filosofica orientada a resaltar la particularidad del caddver en
contextos de violencia extrema; complementa la de (f)actor, al poner de relieve la manera en que el caddver operaen el
mundo. Mientras (factor designa su doble condiciéon —hecho material que incide en espacios y vinculos, y agente que
interviene en tramas sociales y politicas—, (f)actuante acenttia la fuerza en acto, la eficacia que se despliega en territorios,
afectos y relaciones colectivas. El término enfatiza, luego, la dimension procesual y activa de la agencia cadavérica, al
tiempo que muestra cOmo su impacto se ejerce de forma concreta en la configuracién del mundo comun.

[30] La antropoespacialidad se concibe como un rasgo que define la condicion humana a través de su capacidad para
experimentar y practicar el espacio privado, social y ptblico en su dimension mundana. Su alcance excede la distribucion
de cuerpos en un territorio, dado que implica la accion de crear espacio (espacializar) mediante interacciones que
permiten la existencia de maltiples relaciones. Algunas expresan agencia, otras receptividad, y otras mas intensidades que
contribuyen a la formacion de entornos habitados. Desde esta perspectiva, los espacios no acttian como escenarios donde
transcurre la vida humana, antes bien, quieren una cualidad activa al surgir de practicas, afectos y conflictos. En este
marco, se comprende que la argumentacion desarrolla la interrogante qué transformaciones experimenta la
antropoespacialidad cuando la violencia necrocida interviene cadaveres necroviolentados en el espacio y altera las
condiciones del habitar.

[31] Ewa Domanska, Nekros: Wprowadzenie do ontologii martwego ciata [Nekros: Introduccion a la ontologia del cuerpo
muerto] (Warszawa: \X/ydawnictwo Naukowe PWN, 2017). : Domanska, “The Environmental History of Mass Graves.”

18

Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025



Arturo Aguirre Moreno

Vivos y muertos: persistencia de vinculos o duelos resueltos

Para proceder conviene detenerse y reconocer
los elementos observados hasta aqui. A pesar de
los innumerables actos de matar y los
inimaginables actos necrocidas, ;sera posible
construir nuevas relaciones afectivas con los
muertos desde el espacio doliente? Relaciones
de los sobrevivientes con los muertos en esta
¢poca de cadaveres. ;jEs posible concebir una
comunidad que no se fundamente en
laletalidad de control ejercida contra los vivos
ni en la violencia necrocida contra los muertos,
sino que les reconozca el derecho a participar en
la configuracion social y a una dignidad
postuma? ;de donde surge tanta hostilidad hacia
los muertos?;cual es la responsabilidad humana
hacia los muertos de quienes sobreviven entre

!
cadaveres?

Como se ha mencionado, los muertos,
aquellos que preceden, no son simplemente
figuras del pasado, dignos de necrolatria politica
u objetos indistintos del presente alterados por
la necroestética medidtica; son (f)actores
estructurantes de la continuidad de nuestra
existencia en el mundo. Nosotros, sus herederos,
acogemos las huellas fisicas que dejaron, ademas
integramos su presencia en lo simbolico, en lo
afectivo y en las decisiones que orientan
nuestras vidas. En esta direccion, Vinciane

B uestra que los muertos reclaman

Despret

cuidados capaces de prolongar su existencia
bajo nuevas formas: no se reducen a recuerdos
estaticos, se configuran como vinculos activos
abren  desplazamientos

que y  territorios

compartidos.

De este modo, los muertos nos otorgan un
mundo que sostienen con su ser-pasado. Este

propia

quienes

entrelaza
dado

continuamos el relato que ellos iniciaron y la

con nuestra

legado N«

existencia, que SOmMos

carne  que dieron forma en  nuestra

Corporalizacién. Su materialidad persiste en
NOSOLros y permite reconocer que nuestros
cuerpos conservan la presencia de quienes han
partido, dado que: “El cuerpo es nuestra manera

general de tener un mundo”.?

En el marco prouesto, el respeto hacia los
cadaveres -de data milenaria atestiguada por la
arqueologia y la bioarqueolog{a[‘“] - no puede
reducirse a una cuestion de piedad o temor,
pues responde a una configuracion ontologica,
¢tica, ecolégica cultural y po]ftica donde los
cuerpos de los difuntos contintian ejerciendo
una influencia sobre el orden colectivo.”

Esta continuidad relacional cuestiona la
perspectiva moderna del duelo que concibe la

[36]

muerte como un corte definitivo ™ y plantea,

en cambio, que los muertos persisten en la vida

[32] Vinciane Despret, A la salud de los muertos: Relatos de quienes quedan (Madrid: La Oveja Roja, 2022), T5.

[33] Maurice Merleau—l’onty, Fenomenologl’a de la percepcién, 3.2 ed. (Barcelona: Ediciones Peninsula, 2000), 203.

[34] Howard Williams y Duncan Sayer, eds., Mortuary Practices and Social Identities in the Middle Ages: Essays in Burial
Archacology in Honour of Heinrich Hirke (Oxford: Oxbow Books, 2009), 5-13.

[35] El concepto de “continuing bonds”, formulado en la literatura anglosajona y recuperable dentro del planteamiento
filosofico forense, proviene de los estudios sobre el duelo y la muerte. Su desarrollo se consolidé con la publicacion de
Continuing Bonds: New Understandings of Grief, editado por Klass, Silverman y Nickman.

Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025 )



Necrofratria: utopia de comunidad doliente para una época de caddveres

de los vivos de modos que rebasan la memoria
individual.

Adviertase que la concepcion contemporanea
del duelo ha estado dominada por la idea de que
la relacion con los muertos debe clausurarse
para permitir la reorganizacion afectiva de los
deudos.” No obstante, la propuesta de una
necrofratria muestra que estos vinculos  se
transforman en lugar de interrumpirse. En esta
linea, los muertos contintian (f)actuando en la
vida de los vivos. La relaciéon con los difuntos
como una reconfiguracion que incide en la

experiencia social se vincula con la variabilidad

Durante la Edad Media, los vivos mantenian
una relacion de asistencia mutua con los
muertos: las almas en el purgatorio dependian
de las oraciones de los vivos, mientras que los
santos intercedian por quienes aun estaban en
la Tierra.” Como muestra Cerrillo Vidal, la
modernidad desplazo la muerte fuera del marco
comunitario mediante la medicalizaciéon, la
institucionalizacion hospitalaria y la
desaparicion de rituales colectivos, generando
un proceso de privatizacion que fractura los

[40]

! . .
VlT'lCu]OS entre vivos y muertos. En esta misma

linea, la modernidad fragmento dicho vinculo al
acontecimiento

reducir 13 muerte a un

istorica de la interaccion con los muertos, individual y, en muchos casos, patologizar la
hist Y, . parolog

determinada por las estructuras simbodlicas de persistencia de lazos con los difuntos.*! A pesar

cada época.["sl de ello, los muertos son evocables y generan

Este planteamiento contrasta con la vision tradicional del duelo, fundamentada en la desvinculacion, que sostenia la
necesidad de una “superacion” de la pérdida y el restablecimiento de la vida sin la persona fallecida, perspectiva influida,
seglin estos autores, por ]ohn Bowlby y el enfoque psicoanall’tico clasico. Mas que una ruptura, continuing bonds concibe
el duelo como una transformacion de la relacion con los muertos. La permanencia de estos vinculos se expresa mediante
recuerdos, pr;’lcticas simbolicas, rituales, objetos significativos, dizﬂogos internos o experiencias que los dolientes
interpretan como signos de la presencia de sus seres queridos. Esta aproximacién sostiene que la relacion con los muertos
antes que desaparecer, adquiere otras formas de expresion e incide en la vida de los vivos. Desde su formulacion, diversas
disciplinas han retomado esta perspectiva. En la psicologia del duelo, la antropologia de la muerte y los estudios sobre
memoria y trauma, su impacto ha abierto nuevas interpretaciones. En la sociologl’a de la muerte, Tony Walter ha
analizado la variabilidad de los lazos con los difuntos segiin contextos historicos y culturales, el cual sefala que la
modernidad ha intentado reducir estas conexiones, aunque persisten bajo multiples expresiones simbolicas; Dennis Klass,
Phyllis R. Silverman y Simon Nickman, eds., Continuing Bonds: New Understandings of Grief (Philadelphia: Taylor &
Francis, 1996); Walter, On Bereavement.

[36] John Walliss, “Continuing Bonds: Relationships Between the Living and the Dead Within Contemporary

Spiritualism,” Mortality 6, No. 2 (2001), 128, heeps://doi.org/10.1080/13576270120051811
[37] Klass, Silverman y Nickman, Continuing Bonds; Charles |. Vickio, “Together in Spirit: Keeping Our Relationships
Alive When Loved Ones Die,” Death Studies 23, No. 2 (1999), 161-175, https://doi.org/10.1080/074811899201141; Helen

Hewson, Nicky Galbraith, Carol Jones y Gemma Heath, “The Impact of Continuing Bonds Following Bereavement: A
Systematic Review,” Death Studies, publicacion anticipada (2023), 9-13, https://doi.org/10.1080/07481187.2023.2223593

[38] Walliss, “Continuing Bonds.”
[39] Tony Walter, On Bereavement: The Culture of Grief (Buckingham: Open University Press, 1999), 67-73.

[40] José Luis Cerrillo Vidal, “Debate sobre la muerte en la modernidad,” Moralia 37 (2014), 81-103.

[41] Tony Walter, “Modern Grief, Postmodern Grief,” International Review of Sociology 17, No. 1 (2007), 123-129,
hteps://doi.org/10.1080/03906700601129646

20 Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025


https://doi.org/10.1080/13576270120051811
https://doi.org/10.1080/074811899201141
https://doi.org/10.1080/07481187.2023.2223593
https://doi.org/10.1080/03906700601129646

Arturo Aguirre Moreno

reacciones, puesto que su estatuto no se limita a
la cesacion organica sino que se articula en una
metamorfosis necrotica (organica y culeural) lo
que muestra una frontera mas porosa entre lo
humano y lo no humano de lo que la
racionalidad moderna sugiere. Desde esta
perspectiva, reconsiderar la agencia de los
cadaveres permite comprenderlos como factores
y actores que inciden en la configuracion
continua del mundo. Actian como testigos de
estructuras de violencia, transforman los
espacios que habitan y resignifican el lugar de lo

humano en relacion con la muerte.

Por lo cual, entonces, el concepto de
necrofratria ofrece una via para entender estas
dimension
desde Ia

materialidad misma de los cadaveres (enfoque

A : [42]
COI‘pO(.el’ltI'lCO)7 que

ya desde una
todo

persistencias,
espiritual, aunque sobre
operan  en  los
ccosistemas, los imaginarios, la politica y las
luchas por el reconocimiento de la muerte como
redefine el

un fenomeno  que espacio

socioafectivo mas alla de su dimension

biologica.

En tal panorama, la presencia de los
cadaveres no se limita al recuerdo ni a las

marcas que persisten en los vivos. Su existencia

mantiene una fuerza activa que modela el
mundo, ya que su desaparicion y el trato que
reciben intervienen en la organizacién de los
espacios y en la configuracion de los vinculos
colectivos. En este sentido, los cadaveres acttian
como agentes cuyas experiencias y
padecimientos definen las formas en que lo vivo
y lo muerto se entrelazan y transforman
mutuamente. De tal modo, el respeto hacia los
muertos va mas alla de los rituales sociales o
religiosos y se configura como una afirmacion

de la humanidad

necrohumanismo que fortalece los lazos que nos

compartida, un

vinculan con quienes preceden, con los vivos y

con aquellos que atin no han nacido.

Cabe, entonces interrogar: ;la humanidad
contemporanea serd capaz de imaginar y
construir, al estilo platénico, una arquitectura
conceptual para una “ciudad” (bio y necropolis
simultaneamente) donde se pueda habitar en
armonia con los cadaveres en este tiempo? Una
ciudad que tal vez no exista ni deba existir, pero
que, aun asi, no importe, siempre que logremos
habitar y actuar conforme a ella. ;Un proyecto

colectivo para hermanarnos con los muertos?

[42] Francisco Ferrandiz, “Landscape of Terror: Spanish Tale,” en Necropolitics: Mass Graves and Exhumations in the Age

of Human Rights, eds. Francisco Ferrandiz y Antonius Robben (Phi]ade]phia: University OFPennsylvania Press, 2015), 93.

Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025 o1



Necrofratria: utopia de comunidad doliente para una época de caddveres

Necrofratria: hermandad doliente entre cadéveres

A medida que la argumentacion se desarrolla, la
cuestion que emerge es si resulta posible
concebir una fraternidad que no est¢ delimitada
exclusivamente por estructuras institucionales,
esas que permiten enunciar la idea de conflictos
fratricidas.

En efecto, el fratricidio es un hecho por la
construccion de una fraternidad

institucionalizada dentro de las relaciones
ctvicas y juridico-politicas de reconocimiento
mutuo en colectivos organizados de esa manera.
Luego, fraternidad no es un concepto neutro™
su institucionalizacion puede dar lugar a
conflictos fratricidas cuando ciertos grupos son
excluidos o cuando se disputa la definicion de
quien pertenece a la comunidad fraterna
legitima. Asi, en la Artica antigua, donde el
sistema de fratrias estructuraba las relaciones
politicas y civicas, se generaban tensiones entre
los grupos que se consideraban integrantes de
una fraternidad, pero competian por los

privilegios asociados a ella. Laal

En la modernidad estatal, la fraternidad
politica, al igual que la ciudadania, no se
constituye de manera autdnoma. Su definicion y
formalizacion dependen de las estructuras de
poder que rigen el orden politico; por lo que

determinan los criterios de pertenencia y

establecen los margenes de inclusion y exclusion
dentro de la comunidad legitima. Lejos de
operar como un principio universal Y expansivo,
la fraternidad estatal puede funcionar cual
dispositivo que refuerza distinciones, legitima
desigualdades y orienta las disputas sobre los
limites del reconocimiento politico.[“s]

Entonces, jcabe imaginar una fraternidad
articulada desde marcos distintos a los politicos
y juridicos, capaz de integrar a los muertos
como parte activa de una comunidad
compartida, tanto en su dimension material
relacional como en su presencia simbolica? Esto
conduce a indagar si la fraternidad en las
sociedades contemporaneas esta absorbida en su
comprension por las estructuras de poder y si,
en consecuencia, puede existir una forma de
vinculo solidario que se fundamente en
relaciones socioafectivas y ¢ricas entre los
individuos (vivos y muertos) mas significativas,
redefiniendo la comunidad en términos mas

inclusivos y continuos.

Ante ello, el neologismo necrofratria se
plantea aqui COmo una propuesta para designar
una relacion particular, al postular que los
cadaveres contintan integrando la comunidad,
tanto en lo tangible como en lo intangible.
Aunque esta idea podria parecer tan imaginaria

[43] Angei Puyol, “Sobre el concepto de fraternidad politica,” Daimon. Revista Internacional de Filosofia, supl. 7 (2018):

91-106, https://doi.org/10.6018/daimon/333811 .

[44] William Scortt Ferguson, “The Athenian Phratries,” Classical Philo]ogy 5,

No. 3 (1910): 257-284,

httpss//Www.istor.org/stabie/z(vzmg ; Nicole Loraux, La ciudad dividida: El olvido en la memoria de Atenas (Buenos
Aires: Katz Editores, 2008), 200 ; Stephen D. Lambert, The Phratries of Attica (Ann Arbor: University of Michigan Press,

I999), 2-21.

[45] Puyo], “Sobre el concepto de fraternidad politica,” 95-97.

22 Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025


https://doi.org/10.6018/daimon/333811
https://www.jstor.org/stable/262150

Arturo Aguirre Moreno

como la ciudad platonica mencionada en el
interludio, apertura un horizonte en el que los
lazos entre  vivos

puc den

y muertos

reconfigurarse, al sugerir una convivencia
respetuosa que reconozca el estatus de quienes
componen la comunidad: los vivos, los muertos
y los no mnacidos. Desde esta optica, la
necrofratria se presenta como una integracion
de los muertos en la comunidad, al replantear

I . !
criticamente estos vinculos.

De tal manera, la idea de reformulacion del
vinculo entre frateres resultan prioritarias para
comprender el sentido propuesto de la
necrofratria. Hay elementos para ello. En esta
Nicole Lecl

analisis lingiiistico de Emile Benveniste,

linea, Loraux, apoyandose en el

[47]

examina una fraternidad que, segﬁn los
pensadores de la antigiiedad griega, no se
restringe al ambito C{Vico—polftico e
institucional Y, al mismo tiempo, posee una
dimension afectiva orientada a restaurar los
lazos desgarrados en contextos de conflicto de
alta  intensidad. En este punto, resulta
significativo considerar como ciertos procesos
rituales han influido en la reconfiguracion de la
continuidad de vinculos, tal como se ha
documentado en practicas funerarias donde la
disposicion de los cadaveres, su marcacion
simbolica dentro de la comunidad (una muerte
con nombre), asi como su localizacion en la

necropolis reflejan un esfuerzo por restaurar la

[46] Loraux, La ciudad dividida, 196-204.

fraternidad en un plano que excede a los vivos.
48] | sefiala Laneri:
Tal como senala Laneri:

el acto ritual funerario es un
momento fundamental en el que se
social de la

refuerza la cohesion

comunidad viva y/o del grupo
domestico, y los restos fisicos de este
acto, como la tumba, funcionan como
un punto focal en el paisaje social y

sociedad. La
loci

mnemonico de la

.1 2
creacion de eStos memoriac

definir

continuidad en momentos de cambio

elementos de

ayuda a

social y cultural 49!

Asimismo, la tension entre la fraternidad
institucional y la fraternidad doliente, que
Loraux[] desarrolla, permite articular la
necrofratria como una figura que emerge
precisamente de la imposibilidad de restablecer
esos lazos en vida, desplazando la fraternidad al
ambito de los cadaveres. En este sentido, la
necrofratria no constituye Unicamente una
respuesta a la descomposicion del lazo social en
términos poHticos; pues también actia como un
dispositivo que, desde sus vinculos, opera en
una dimension afectiva en la cual el cadaver no
es unicamente el testimonio de una fractura,

sino la posibilidad de una reconfiguracién

[47] Emile Benveniste, Vocabulario de las instituciones indoeuropeas (Madrid: Taurus, r983), 2016-227.

(48] Tan Morris, Death-Ritual and Social Structure in Classical Antiquity (Cambridge: Cambridge University Press,

1992).
[49] Laneri, Performing Death, 6.

[50] Loraux, La ciudad dividida, 215-220.

Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025

23



Necrofratria: utopia de comunidad doliente para una época de caddveres

fraterna que se produce a partir dC su ultraje.

Si se repara brevemente, el pensamiento
occidental moderno ha tendido a articular la
vida y la muerte como esferas opuestas,
delimitadas por umbrales claros que separan lo
que pertenece a la existencia activa de aquello
relegado a la inercia de lo extinto.”! No
obstante, pensar las necrofratrias desde lo nekros
o cadaver implica reconocer que la vida y la
muerte no se oponen de manera absoluta, pues
se entrelazan en dinamicas de pertenencia,

exclusion y resignificacion.

El cadaver, asi, no representa la negacion de
la vida, dado que persiste y ob]iga a cuestionar
el orden biocéntrico que determina qué cuerpos

cuentan y cu;ﬂes pueden SEr descartados.

Asi, la necrofratria desestabiliza esta dicotomia
al configurar su propia nocion de lo viviente y
lo muerto como un continuo en el que los
muertos, en general, y los cadaveres ulcrajados,
en particular, actian dentro de la comunidad
que los acoge, rechaza o es indiferente. Pero con
todo, su existencia no se reduce a la condicion
de residuo, desecho o ausencia, ya que conserva
una agencia no subordinada a la voluntad de los
vivos dentro de un orden que los mantiene
actuantes en la trama de lo mundano. Estas
fratrias, entendidas como formas de relacion
con los cadaveres y con el mundo dado,
expresan una continuidad con la vida. Revelan
como ciertas manifestaciones de lo muerto
persisten y afectan las Configuraciones de lo

viviente.

Conclusiones: Horizonte necrofraterno y u-topia

En este marco, la necrofratria se presenta como
parte de un ensamblaje vital® que reconfigura
la relacion entre la vida y la muerte al atribuir
agencia a los cadaveres, lo que impugna su
reduccion a objetos inertes. Los cadaveres no
desaparecen ni  quedan relegados a lo
irrelevante; al contrario, intervienen en nuevas
tramas afectivas, simbolicas y materiales que los

mantienen vinculados con lo viviente.

Como se ha mencionado antes, su papel dentro
de los ensamblajes existentes adquiere distintas
formas: pueden convertirse en signos de una
violencia que estructura lo social, en objetos de
disputas politicas o en figuras que rearticulan el
sentido de comunidad a partir de su negacion o

reconocimiento.

En un contexto donde la violencia necrocida

[51] Gabriela E. Martinez Cazares, “El miedo a la muerte a través del tiempo,” Humanitas, Anuario del Centro de Estudios

Humanisticos 46, No. 1 (2019), 92-97.

[52] Jane Bennett, Vibrant Matter: A Political Ecology of Things (Durham, NC: Duke University Press, 2010), 10-13.

24 Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025



Arturo Aguirre Moreno

aspira borrar las huellas de los muertos, la
necrofratria subraya la importancia del traco
con respeto y dignidad, con narrativas, actos y
practicas que redimensionen la humanidad
doliente, empatica y némica (transgeracional)
en todos los implicados, ademas que fomenten
la cohesion social y creen una comunidad que
no se limita a los vivos. Por lo tanto, es
necesario  considerar, imaginar, que la
construccion de una paz no puede plantearse
sin reconocer, primero, la paz de los muertos, el
descanso de los cadaveres bajo la Vigilia de
sobreviven:

quicncs 1CS un nosotros quc

trasciende los lazos consangu{neos.[”]

Como se ve, esta fraternidad existencial y
necrohistorica establece una conexion entre
vivos y muertos (sostenida en los acervos
funerarios de las comunidades), misma que no
se interrumpe con el cese de la vida singular. No
obstante, adviertase que la necrofratria destaca
la relacion mundana de los muertos, la cual

incluye su presencia material, corpocéntrica.

En el contexto contemporanco, donde la

produccion masiva y la exposicion constante de

cadaveres configuran un horizonte persistente,
el cadaver, desborda la nocion de un resto inerte
y se redimensiona en un umbral ontologico
donde lo vivo y lo inanimado convergen en una
tension  irreductible.  Lejos  de  quedar
circunscrito a una materialidad pasiva, se
presenta como “(f)actor” punto de articulacion
y controversia reflexiva entre presencia y
ausencia, dominacion y resistencia,
materialidad y sentido. Su existencia resiste la
reduccion a evidencia forense o a un resto de lo
viviente, pues forma parte de ensamblajes que
lo entrelazan con dimensiones ecologicas,
politicas, economicas y afectivas. En su
capacidad de alterar las delimitaciones entre lo
viviente y lo muerto, el cadaver introduce una
reconfiguracion de las relaciones entre cuerpos,
espacios y temporalidades, al tiempo que
evidencia las formas en que las violencias
extremas encuentran en ¢l el lugar de
corporalizacion y confrontacion. Advirtamos
que practicas como as busquedas de cadaveres,
las exhumaciones y la resticucion de identidades
reflejan como la necrofratria toma forma en
actos de resistencia, donde los muertos, lejos de

quedar confinados al silencio o a la desaparicion

[53] La muerte se manifiesta de formas diversas segdn la posicién del sujeto frente a ella. A decir de Ferrater Mora, es
posib]e distinguir tres perspectivas que evidencian su impacto onto]égico existencial: la muerte en primera, segunda y
tercera persona. Cada una estructura una relacion particular con la finitud y la continuidad de la experiencia. La muerte
€n primera persona es inexperimentable: “la muerte es lo tnico que no puede ser vivido, pues constituye el fin mismo de
toda experiencia” José Ferrater Mora, El sentido de la muerte (Buenos Aires: Editorial del Sur, I947§, 256. Se presenta
como un limite absoluto, siempre anticipado, pero jamds vivido. No obstante, su certeza configura la existencia,
otorgandole un marco finito que, en algunos casos, le confiere coherencia dltima. En segunda persona, a quienes
conocemos -nuestros consanguineos y seres queridos- la muerte se convierte en pérdida. No solo desaparece el otro,
también se desestabiliza la identidad del sobreviviente: “El fallecimiento de un ser querido arrastra consigo no solo la
desaparicién de una persona, sino también una parte de la identidad de quien sobrevive,” Ferrater Mora, El sentido de la
muerte. Finalmente, en tercera persona, la muerte adquiere una dimension distante o abstracta: “la muerte de
desconocidos, por ejemplo, puede presentarse de manera estadistica, mediada por la informacion o las imagenes de la
guerra,” Ferrater Mora, El sentido Ee la muerte. En estos casos, se despersonaliza, perdiendo su impacto inmediato. Sin
embargo, en ciertos contextos, como en la violencia extrema, la muerte anonima se convierte en un problema ético y
poh’tico, ya que el anonimato impide la incorporacién del muerto en una comunidad de vivencia del duelo. Aqul’ es
donde la necrofratria opera de manera mas evidente. Desde estas tres perspectivas, la muerte no solo transforma la
existencia individual, antes bien altera las estructuras afectivas y colectivas que sostienen el mundo en su relacién,
movimiento, temporalidad, materialidad y cambio.

Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025 25



Necrofratria: utopia de comunidad doliente para una época de caddveres

definitiva, irrumpen en la conversacion social y
obligan a reelaborar la comprension de lo que
constituye un necrohumanismo en espacios asi
constituidos por la violencia extrema y la

resistencia.

La necrofratria, como propuesta teorica,
replantea, nuestra relacion con quienes nos
precedieron, reconociendo que su influencia
permanece activa en nuestra realidad. En efecto,
es viable reconsiderar cémo convivimos con los
muertos sin reducirlos a restos o rastros del
pasado cada vez mas distante ante la aceleracion
del instante presente. Inspirados en la idea
platonica de una ciudad interior, podemos
imaginar un espacio necrofraterno donde
nuestra relacion con los muertos, en su dignidad
material, sea otra. ;Por qué no podriamos
hacerlo? La filosofia posee la capacidad de
viables vy edificar

COHCCbiI’ conceptos

arquitecturas complejas del pensamiento,

aquellas que denominamos utopias.

En este sentido, la necrofratria se entiende
como un horizonte conceptual y un ejercicio de
imaginacion que performa una comunidad
orientada a reconfigurar los marcos desde los
cuales se comprende la muerte, asi como la
materialidad cadavérica y su lugar en los
ensamblajes que configuran lo viviente. En ese
lugar  posible, los cadaveres (f)actuantes
participan en la construccion del mundo junto
a los vivos. Por el contrario, un mundo donde
los muertos han sido desterrados y su
permanencia negada, como el que ahora se
perfila, condena a los vivos a una orfandad

mundana, aislados y extraviados en el flujo de la

historia, desarraigados, simultancamente, de

toda continuidad en un espacio doliente.

Al final, la necrofratria abre la posibilidad de
reconsiderar las formas de vinculacién con los
muertos en su multidimensionalidad material y
en la persistencia de sentido, por cuanto fuerza
actuante en el mundo que nos han compartido.
En lugar de concebir la muerte como un cierre
definitivo, al muerto como un ente ajeno al
presente o al cadaver como un resto sin agencia,
esta perspectiva los concibe como componentes
estructurantes, cohabitantes de este mundo. Un
mundo mds amplio, vasto y complejo, que los
reconoce en toda la dignidad de su “ser-aun-
presencia”. Quizd esto no se halle en ninguna
parte ni pueda darse, pero como ya se sabe
desde Platon... eso no importa.

26 Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025



Arturo Aguirre Moreno

Referencias

Anstett, Elisabeth. “What Is a Mass Grave? Toward an Anthropology of Human Remains Treacment
in Contemporary Contexts of Mass Violence.” En A Companion to the Anthropology of Death,
editado por Antonius C. G. M. Robben, 159-176. Hoboken, NJ: John Wiley & Sons, 2018.
heeps://hal.science/hal-01818990/document

Arendt, Hannah. Sobre la violencia. Madrid: Alianza, 200s.

Aurel Kolnai, Asco, soberbia, odio. Fenomenologta de los sentimientos hostiles. Madrid: Ediciones
Encuentro, 2013.

Bennett, Jane. Vibrant Matter: A Political Ecology of Things. Durham, NC: Duke University Press, 2010.
Benveniste, Emile. Vocabulario de las instituciones indoeuropeas. Madrid: Taurus, 1983,

Binaghi, Ezequiel. “Algunos problemas con la nocion de Sur Global” Das Questdes 8, no. 16 (2020): 82—
100. htps://doi.org/10.26512/dasquestoes.v8i16.31100

Card, Claudia. The Atrocity Paradigm: A Theory of Evil. Oxford: Oxford University Press, 2002.
Cavarero, Adriana. Horrorismo: Nombrando la violencia contemporanea. Barcelona: Anthropos, 2009.
Chavez Ramirez, Rocio. “La violencia espacial.” reCHERches 19 (2017): 135-151.

Clough, Patricia Ticineto, y Jean Halley, eds. The Affective Turn: Theorizing the Social. Durham, NC:

Duke University Press, 2007.
Despret, Vinciane. A la salud de los muertos: Relatos de quienes quedan. Madrid: La Oveja Roja, 2022.

Domanska, Ewa. “The Environmental History of Mass Graves.” Journal of Genocide Research 2z, no. 2
(2019): 241-255. mps://doi.org/l0.1080/146_23528.2016).1663_4@7.

Domanska, Ewa. Nekros: Wprowadzenie do ontologii martwego ciata [Nekros: Introduccion a la ontologia del
cuerpo muerto]. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN, 2017.

Fabrizio Lorusso, “Una discusion sobre el concepro de fosa clandestina v el contexto mexicano. El
caso de Guanajuato,” Historia y Grafta 56 (2021): 129170, https://doi.org/10.48102/hygvi56.354.

Ferguson, William Scott. “The Athenian Phratries.” Classical Philology 5, no. 3 (1910): 257-284.

heeps://www.jstor.org/stable/262150

Ferrandiz, Francisco. “Landscape of Terror: Spanish Tale.” En Necropolitics: Mass Graves and
Exhumations in the Age of Human Rights, editado por Francisco Ferrandiz y Antonius Robben,
92—115. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2015.

Francis Bacon, Nueva Atldntida, en Utopias del Renacimiento. México: Fondo de Cultura Economica,
2014.

Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025 27


https://hal.science/hal-01818990/document
https://doi.org/10.26512/dasquestoes.v8i16.31100
https://doi.org/10.1080/14623528.2019.1663467
https://doi.org/10.48102/hyg.vi56.354
https://www.jstor.org/stable/262150

Necrofratria: utopia de comunidad doliente para una época de caddveres

Hewson, Helen, Nicky Galbraith, Carol Jones, y Gemma Heath. “The Impact of Continuing Bonds
Following Bereavement: A Systematic Review.” Death Studies. Publicacion anticipada, 2023.
heeps://doi.org/10.1080/07481187.2023.2223593

InSight Crime. Balance anual de homicidios. 2024. https://insightcrime.org/es/noticias/series—
especiales/balance—anual—de—homicidios/

]ack Katz, How Emotions Work. Chicago: University of Chicago Press, 1999.
Lambert, Stephen D. The Phratries ofAttica. Ann Arbor: University of‘Michigan Press, 1999.

Laneri, Nicola, ed. Performing Death: Social Analyses of Funerary Traditions in the Ancient Near East and
Mediterranean. Chicago: The Oriental Institute of the University of Chicago, 2007.

Lara, Ana, y Guillermo Enciso Dominguez. “El Giro Afectivo.” Athenea Digital. Revista de Pensamiento e
Investigacion Social 13, no. 3 (2013): 101-119. hetp://www.redalyc.org/articulo.oa?id=53728752006

Loraux, Nicole. La ciudad dividida: El olvido en la memoria de Atenas. Buenos Aires: Katz Editores, 2008.

Malesevic, Sinisa. El auge de la brutalidad organizada: Una sociologta histdrica de la violencia, traducido
por Marfa Granell Toledo. Valencia: Publicacions de la Universitat de Valeéncia, 202o0.

Martinez Cazares, Gabriela E. “El miedo a la muerte a través del tiempo.” Humanitas, Anuario del
Centro de Estudios Humantisticos 46, No. 1 (2019): 91-102.

Martinez Martinez, Marfa Angeles. “Las fosas clandestinas: Necroescritura, duelo y subjetividad.”
Religacién. Revista de Ciencias Sociales y Humanidades 10, no. 44 (2024): €2501326.

heeps://doi.org/10.46652/rgn.vi0i44.1326

Marzano, Michela. La muerte como espectaculo: La difusion de la violencia en internet y sus implicaciones
¢ticas. Barcelona: Tusquets, 2010.

Mbembe, Achille. Necropolitica: seguido de Sobre el gobierno privado indirecto, traducido por Elisabeth
Falomir Archambault. Barcelona: Melusina, 2o11.

Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenologia de la percepcion. 3.* ed. Barcelona: Ediciones Peninsula, 2000.

Morris, lan. Death-Ritual and Social Structure in Classical Antiquity. Cambridge: Cambridge University
Press, 1992.

Pereira, Gabriel. “Bioarqueologia de las practicas funerarias.” Arqueologia Mexicana 24, no. 143 (2017):
0-55.
Placon. La Republica. 15.3 ed. Traducido por Julio Pabon y Manuel Fernandez-Galiano. Madrid: Centro
de Estudios Politicos y Constitucionales, 2006.

Puyol, Angel. “Sobre el concepto de fraternidad politica.” Daimon. Revista Internacional de Filosofta,
suplemento 7 (2018): 91-106. https://doi.org/10.6018/daimon/333811

Rachel E. Cyr, “The ‘Forensic Landscapes’ of Srebrenica,” Kyamypa/Culture 5 (2014): 81~92, disponible
en heeps:/fjournals.cultcenter.net/index.php/culture/article/view/6s.

28 Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025


https://doi.org/10.1080/07481187.2023.2223593
https://insightcrime.org/es/noticias/series-especiales/balance-anual-de-homicidios/
https://insightcrime.org/es/noticias/series-especiales/balance-anual-de-homicidios/
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=53728752006
https://doi.org/10.46652/rgn.v10i44.1326
https://doi.org/10.6018/daimon/333811
https://doi.org/10.6018/daimon/333811

Arturo Aguirre Moreno

Reisenzein, Rainer. “What Is an Emotion in the Belief-Desire Theory of Emotion?” En The Goals O[/
Cognition: Essays in Honor of Cristiano Castelfranchi, editado por Fabio Paglieri, Luca Tummolini,
Rino Falcone y Maria Miceli, 1—20. London: College Publications, 2o12.

Silverman, Phyllis R., y Dennis Klass, eds. Continuing Bonds: New Understandings of Grief. Philadelphia:
Taylor & Francis, 1996.

Sofsky, Wolfgang. Tiempos de horror: Amok, violencia y guerra. Madrid: Siglo XXI Editores, 2004.
Tomas Moro, Utopl/a, en Utopl/as del Renacimiento. México: Fondo de Cultura Econdmica, 2014.

Tommaso Campanella, La ciudad del sol, en Utopias del Renacimiento. México: Fondo de Cultura
Econdmica, 2014.

Torres Pefia, Paola, y Melissa Calle chas. Practicas funerarias de la antigiiedad. Quito: Museo
Arqueologico Weilbauer, Pontificia Universidad Catolica del Ecuador, 2020.

United Nations Office on Drugs and Crime (UNODC). Global Study on Homicide 2023. Vienna: United
Nations, 2023. https://www.unodc.org/unodc/en/data-and-analysis/global-study-on-homicide.
html

Vickio, Charles ]. “Together in Spirit: Keeping Our Relationships Alive When Loved Ones Die.”
Death Studies 23, No. 2 (1999): 161-175. https://doi.org/10.1080/074811899201141

Walliss, John. “Continuing Bonds: Relationships Between the Living and the Dead Within
Contemporary Spiritualism.” Mortality 6, No. 2 (2001): 127-145.
mps:// oi.org/10.1080/13_57@7012005@

Walter, Tony. “Modern Grief, Postmodern Grief.” International Review of Sociology 17, No. 1 (2007): 123~
134. hteps://doi.org/10.1080/03906700601129646

Walter, Tony. On Bereavement: The Culture of Grief. Buckingham: Open University Press, 1999.

Weenink, Don, Doreen van der Duin, Laurens Keesman, Roos Lekkerkerk, Frans Mosselman, y
Patrick van Rompu. “Taking Social Ontology Seriously: An Interview with Jack Katz.”

Ethnography 21, No. 2 (2020): 198-219. hetps://doi.org/10.1177/1466138120907333

Williams, Howard, y Duncan Sayer, eds. Mortuary Practices and Social Identities in the Middle Ages:
Essays in Burial Archaeology in Honour of Heinrich Hérke. Oxford: Oxbow Books, 2009.

Wood, Jason C. “Locating Violence: The Spatial Production and Construction of Physical

Aggression.” En Assaulting the Past: Violence and Civilization in Historical Context, editado por
Katherine D. Watson, 20—37. Newcastle upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing, 2007.

Revista Ciencias y Humanidades- Vol 19, N° 2, Julio-Diciembre de 2025 29


https://www.unodc.org/unodc/en/data-and-analysis/global-study-on-homicide.html
https://www.unodc.org/unodc/en/data-and-analysis/global-study-on-homicide.html
https://doi.org/10.1080/074811899201141
https://doi.org/10.1080/13576270120051811
https://doi.org/10.1080/13576270120051811
https://doi.org/10.1080/03906700601129646
https://doi.org/10.1080/03906700601129646
https://doi.org/10.1177/1466138120907333
https://doi.org/10.1177/1466138120907333

